Hannah Arendt und die demokratische
Verwaltung

Ein Essay zum 50. Todestag

Publikation

Autor: Heiko Pereira Wolf
ORCID: 0009-0004-0014-7616
DOI: 10.5281/zenodo.17821772
Veroéffentlichung: 04.12.2025

Stand: 04.12.2025

Einleitung

Am 4. Dezember 2025 jahrt sich der Tod von Hannah Arendt zum flinfzigsten Mal.
Die deutsche Judin, politische Theoretikerin und scharfsinnige Beobachterin der
Moderne hinterlieB ein Werk, das ebenso unbequem ist wie befreiend. Unbequem,
weil es keine einfachen Antworten bietet und die Lesenden zwingt, sich dem
eigenen Denken zu stellen. Befreiend, weil es die politische Welt nicht als
technisches Raderwerk beschreibt, sondern als Raum, in dem Menschen handeln,
sprechen, Neues initiieren und Verantwortung tbernehmen kdénnen. Diese
Perspektive ist, blickt man auf die Lage demokratischer Institutionen weltweit,
aktueller denn je.

Dass Arendt selbst nie ein Lehrbuch flr 6ffentliche Verwaltung geschrieben hat,
erweist sich als Vorteil: Ihr Denken bleibt ungebunden an Managementmoden,
FUhrungstheorien oder Burokratiekritiken. Stattdessen beginnt sie beim Politischen


https://orcid.org/0009-0004-0014-7616
https://doi.org/10.5281/zenodo.17821772
file:///Users/heikopereirawolf/Library/Mobile%20Documents/com~apple~CloudDocs/pereirawolf.de/index.html

selbst — bei Freiheit, Pluralitat, Urteilskraft und Verantwortung. Gerade deshalb lasst
sich aus ihrem Werk heute eine ungewohnt klare Idee jenes Ortes ableiten, der
vielen selbstverstandlich erscheint: der demokratischen Verwaltung.

Allerdings: Wer Arendt auf Verwaltung anwendet, bewegt sich auf schwierigem
Terrain. Arendt selbst war gegenuber Blrokratie skeptisch — sie furchtete, dass
Institutionen Handeln in bloBe Verwaltung verwandeln und damit die politische
Qualitat verlieren. Ihre Vorstellung von Politik war radikal auf das AuBeralltagliche
fokussiert: auf Grindungsmomente, 6ffentliche Aushandlung, gemeinsames
Handeln in Freiheit. Wie passt das zu den Routinen, Hierarchien und rechtlichen
Bindungen moderner Verwaltung?

Flinfzig Jahre nach Arendts Tod lohnt dennoch — oder gerade deshalb — ein genauer
Blick darauf, welche Rolle Verwaltung in einer Demokratie spielt, was demokratische
Amtsausubung heute auszeichnet und welche Verantwortungszonen sich far
Amtstragerinnen und Amtstrager ergeben. Denn Demokratie entscheidet sich nicht
allein in Parlamenten oder Wahlen — sie entsteht im Alltag ihrer Institutionen.

1. Verwaltung als Erscheinungsraum demokratischen Handelns

Far Arendt ist Politik nicht in erster Linie ein System, sondern ein
Erscheinungsraum: ein Ort, an dem Menschen sichtbar werden, miteinander
sprechen, einander begegnen und gemeinsam handeln. Politik ist kein interner
Regelkreis, sondern ein 6ffentliches Geschehen. Wenn man diese Perspektive ernst
nimmt, wird Verwaltung nicht mehr nur als Ausfihrungsapparat betrachtet, der
Beschllisse umsetzt, Akten bearbeitet und Leistungen erbringt. Verwaltung wird zu
einem institutionell gerahmten 6éffentlichen Raum, der jeden Tag politische
Wirklichkeit herstellt.

Selbst dort, wo Verwaltung vermeintlich neutral arbeitet, zeigt sich ihre politische
Qualitat: Welche Antrage werden erleichtert, welche erschwert? Wer bekommt
Zugang zu Informationen? Wie werden Rdume, Verfahren, Kommunikation oder
Infrastruktur gestaltet? Welche Gruppen werden mitgedacht, welche nicht?
Verwaltung ist nie bloB Umsetzung; sie ist Weltgestaltung — und damit zutiefst
politisch, im Arendtschen Sinne.

Ein Beispiel: Das Sozialamt

Nehmen wir ein Sozialamt in einer deutschen Grof3stadt. Eine



alleinerziehende Mutter betritt das Gebédude, um Wohngeld zu
beantragen. Was sie dort erlebt, ist keine neutrale Dienstleistung,
sondern eine politische Begegnung: Wird sie freundlich empfangen
oder abweisend? Gibt es mehrsprachige Formulare? Sind die
Offnungszeiten mit Erwerbsarbeit vereinbar? Wird ihr zugehért oder
sie abgefertigt? Wird ihre Situation ernst genommen oder
blirokratisch erledigt?

In jedem dieser Momente entscheidet sich, ob Demokratie lebendig
oder bloB formal ist. Der Biirger oder die Bdrgerin tritt der Verwaltung
nicht gegentiber wie einem Automaten, sondern wie einer Vielzahl
von Personen, die handeln, sprechen und entscheiden. Was Arendt
Erscheinungsraum nennt, manifestiert sich hier in alltdglichen
Interaktionen: im Beratungszimmer, am Telefon, im Bescheid, im
Widerspruchsverfahren, im kommunalen Planungsprozess, in der
Krise. Jeder dieser Orte ist Teil jener Sphére, in der Demokratie
sichtbar wird — oder sich unsichtbar macht.

2. Pluralitat als Grundlage jeder Verwaltungspraxis

Arendt beginnt politisches Denken mit einem einfachen Satz: Menschen sind
verschieden. Pluralitat bedeutet fir sie nicht nur Vielfalt an Meinungen, sondern die
konkrete Tatsache, dass jede Person eine andere Perspektive auf die Welt hat.
Demokratien leben davon, diese Verschiedenheiten produktiv zu machen.

Far die Verwaltung ist Pluralitat keine dekorative Erganzung, sondern ihre
strukturelle Grundbedingung. Wo Verwaltung pluralitatsblind agiert, verliert sie ihre
demokratische Legitimation. Das gilt sowohl nach auBBen —im Verhéltnis zu
Bargerinnen und Blrgern — als auch nach innen: im Verhaltnis der Beschaftigten
untereinander.

Pluralitét verpflichtet Verwaltung, Entscheidungen so zu treffen, dass sie der
Verschiedenheit der Menschen Rechnung tragen. Das meint mehr als
Kundenorientierung oder Diversity. Es bedeutet, dass Demokratie nicht gelingt,
wenn ihre Verwaltung auf homogene Vorstellungen vertraut oder Burger:innen auf
statistische Standardfélle reduziert.



Ein Beispiel: Das Standesamt

In den vergangenen Jahren haben deutsche Standesémter einen
tiefgreifenden Wandel erlebt. Die Offnung der Ehe fiir
gleichgeschlechtliche Paare 2017, die Einfiihrung einer dritten
Geschlechtsoption 2018, neue Regelungen zur Namensfiihrung 2025
— all das sind keine bloBen verwaltungstechnischen Anpassungen. Es
sind politische Anerkennungen von Pluralitét, institutionell vollzogen.

Doch Pluralitét fordert mehr: Sie zwingt dazu, Konflikte nicht als
Stérung, sondern als Signale ernst zu nehmen; Minderheiten nicht als
Ausnahme, sondern als Teil der offentlichen Welt zu behandeln;
marginalisierte Gruppen nicht zu verwalten, sondern in ihr Recht auf
Sichtbarkeit einzusetzen. Gerade in Zeiten gesellschaftlicher
Polarisierung ist diese Lektion zentral: Verwaltung soll nicht vor
Verschiedenheit schiitzen, sondern Rdume erdffnen, in denen
Verschiedenheit ihre politische Wiirde entfalten kann.

3. Handeln als Fahigkeit zum Neuanfang — und ihre strukturellen
Grenzen

Arendt unterscheidet drei Grundformen menschlicher Tatigkeit: Arbeiten, Herstellen
und Handeln. Verwaltung erscheint oft als Ort, an dem hauptsachlich Herstellen
geschieht: Routinen, Verfahrensablaufe, Prozesse, Regeln. Doch demokratische
Verwaltung braucht neben der Regelbefolgung eine andere Dimension — das
Handeln im Sinne Arendts, also die Fahigkeit, Neues zu beginnen.

Verwaltung ist nicht statisch; sie steht vor Krisen, Transformationen, sozialen
Veranderungen, technologischen Umbrilchen. In solchen Situationen reicht
Lousiness as usual“ nicht aus. Arendt macht Mut, genau hier die politische Qualitat
individuellen Handelns zu erkennen: Menschen kénnen etwas beginnen, das zuvor
nicht denkbar war. Sie kbnnen handeln statt nur vollziehen.

Ein Beispiel: Corona-Krisenmanagement

Die COVID-19-Pandemie hat eindrticklich gezeigt, was Arendts



Begriff des Handelns in der Verwaltungspraxis bedeutet. Im Friihjahr
2020 standen Gesundheitsamter, Ordnungsbehérden und
Krisenstébe vor Situationen, fir die es keine Handblicher gab. Was
folgte, war vielerorts kein bloBes Abarbeiten von Plénen, sondern
Initiative: improvisierte Teststationen, neue Kommunikationswege mit
vulnerablen Gruppen, kreative Lésungen fiir Quarantdnebetreuung.

Doch zugleich zeigten sich die strukturellen Grenzen solchen
Handelns: chronische Unterfinanzierung, veraltete IT-Systeme,
Personalmangel, féderaler Zusténdigkeitswirrwarr, fehlende
Entscheidungsbefugnisse. Hier wird eine Spannung sichtbar, die
Arendt selbst nicht ausreichend thematisiert: Handeln in Institutionen
ist nicht nur eine Frage individuellen Mutes, sondern héngt
fundamental von Ressourcen, Strukturen und Spielrdumen ab.

Wer Verwaltungsmitarbeitenden zuruft, sie sollten Neues beginnen,
ohne die Bedingungen zu schaffen, unter denen dies mdéglich ist,
verkennt die institutionelle Realitét.

Natalitat — die Fahigkeit, Neues zu beginnen — ist nach Arendts Beschreibung eine
Kraft, die jedes demokratische Gemeinwesen bendtigt. In Verwaltungen zeigt sie
sich dort, wo Menschen nicht darauf warten, dass andere handeln, sondern selbst
Schritte gehen, die Institutionen lernfahig machen. Doch diese Fahigkeit braucht
strukturelle Ermoglichung:

o Ermessensspielrdume, die nicht durch Uberbordende Regulierung erstickt
werden,

e Ressourcen fir Innovation und Experimente,

o Fehlertoleranz und Lernkulturen statt Sanktionierung,

» Entscheidungsbefugnisse auf den Ebenen, wo Probleme entstehen, sowie

o Zeitliche und personelle Kapazitaten fir Reflexion.

Ohne diese Bedingungen verkommt der Ruf nach Handeln zur hohlen Phrase.
4. Urteilskraft als demokratische Schlisselkompetenz

Wenn Arendt eine Tugend besonders betont, dann die Urteilskraft — also die
Fahigkeit, die Perspektiven anderer mitzudenken, das Besondere eines Falls zu



erkennen und Entscheidungen nicht mechanisch zu treffen. Fur sie ist Urteilen ein
politischer Akt, weil es davon abhangt, dass man eine Sache im Licht der Welt
betrachtet, wie sie sich verschiedenen Menschen zeigt.

Amtstragerinnen und Amtstrager stehen jeden Tag vor Situationen, die nicht
vollstandig normiert sind: Konflikte, unklare Rechtslagen, Hartefélle,
widersprichliche politische Ziele, ethische Fragen, Krisen. An diesen Punkten
entscheidet sich, ob Verwaltung demokratisch handelt oder technokratisch.

Hier entsteht allerdings ein Dilemma: Arendts Verstandnis der Urteilskraft entspricht
nicht dem Ideal der rein objektiven, rein regelbasierten Verwaltung. Sie fordert
vielmehr eine reflektierte Praxis, die Unterschiedlichkeit erkennt, die Grinde abwagt,
die Verantwortung trégt — und nicht hinter abstrakten Regeln verschwindet.

Doch der Rechtsstaat verlangt gerade Gleichbehandlung, die Bindung an Gesetze,
die Begrenzung von Ermessensspielrdumen. Wie Iasst sich Urteilskraft mit dieser
Anforderung vereinbaren?

Die Antwort liegt nicht in einer Auflésung, sondern in der produktiven Spannung:
Urteilskraft ist kein Gegensatz zur Rechtsbindung, sondern ihre Erganzung. Gesetze
kénnen nie alle Félle voraussehen; sie bendtigen Menschen, die sie im Einzelfall
klug anwenden. Urteilskraft bedeutet nicht Willkir, sondern die Fahigkeit, das
Besondere zu erkennen, ohne das Allgemeine zu verraten.

Ein Beispiel: Asylverfahren

In Asylverfahren zeigt sich diese Spannung besonders deutlich. Das
Bundesamt fiir Migration und Fliichtlinge ist an klare rechtliche
Vorgaben gebunden — doch jede Anhdérung ist einzigartig. Die
Glaubwdirdigkeit einer Fluchtgeschichte Idsst sich nicht algorithmisch
ermitteln. Hier braucht es Urteilskraft: die Féhigkeit, Widersprtiche zu
erkennen, kulturelle Kontexte zu verstehen, Traumatisierungen
mitzudenken, ohne dabei Rechtssicherheit aufzugeben.

Demokratische Verwaltung braucht Menschen, die nicht nur
Rechtsanwendung betreiben, sondern urteilen kénnen: sachlich,
normativ klar, empathisch, integer.



5. Verantwortung und der Mut, nicht gedankenlos zu handeln

Arendt hat mit dem Begriff der Banalitat des Bosen eine Warnung ausgesprochen,
die bis heute missverstanden wird. Sie meinte nicht, dass Verbrechen banal seien,
sondern dass groB3e Verwerfungen dadurch méglich werden, dass Menschen
gedankenlos handeln, Rollen ausfiihren, Anweisungen folgen, ohne sich selbst
Rechenschaft abzulegen.

Diese Warnung gilt gerade fur Verwaltungen — und sie ist historisch wie aktuell von
erschreckender Relevanz. Deutsche Finanz&amter vollstreckten im
Nationalsozialismus die Arisierung judischen Eigentums, Melde&mter lieferten
Deportationslisten, Gesundheitsémter organisierten Zwangssterilisationen. In all
diesen Fallen handelten Beamte nicht aus ideologischem Fanatismus, sondern aus
blrokratischer Routine. Sie fuhrten Anweisungen aus, fillten Formulare aus,
verwalteten das Grauen.

Auch heute droht diese Gefahr, wo immer Verwaltung sich hinter ,Sachzwéangen®,
,vorgaben von oben* oder ,so machen wir das halt“ verschanzt:

o Wenn Abschiebungen vollzogen werden, ohne die Einzelfalle zu prifen.

o Wenn Obdachlose aus Innenstadten verdrangt werden, weil die Politik das so
will.

o Wenn Leistungen gekulrzt werden, ohne die Konsequenzen zu bedenken.

« Wenn UberwachungsmaBnahmen eingefiihrt werden, weil Effizienz es
erfordert.

In all diesen Momenten entsteht jene Gedankenlosigkeit, die Arendt beschreibt: die
Weigerung, sich die Konsequenzen des eigenen Handelns vor Augen zu fuhren.

Far Verwaltung heiBt das: lhr Kern bleibt nur dann demokratisch, wenn
Verantwortungsubernahme nicht wegdelegiert wird. Mut ist bei Arendt keine
heroische Kategorie; es ist die erste politische Tugend, weil sie Menschen befahigt,
sichtbar zu werden und Verantwortung zu Gbernehmen.

Far den 6ffentlichen Dienst gilt: Mut zeigt sich nicht in groBen Gesten, sondern in
alltaglichen Entscheidungen — dort, wo man Fairness walten lasst, wo man auf
Missstéande hinweist, wo man widerspricht, wo man die Wurde anderer verteidigt, wo
man die Konsequenzen eigener Entscheidungen ernst nimmt.

Gerade in hierarchischen Systemen ist dieser Mut anspruchsvoll. Doch Arendt
erinnert daran, dass Freiheit nicht darin besteht, tun zu kbnnen, was man will,
sondern darin, gemeinsam mit anderen die 6ffentliche Welt zu gestalten.



6. Verwaltung als Ort der demokratischen Freiheit

Arendt definiert Freiheit als eine Fahigkeit, die im gemeinsamen Handeln sichtbar
wird. Freiheit existiert nicht im Inneren des Menschen, sondern in jenen Situationen,
in denen Menschen miteinander sprechen, sich verstandigen, handeln und
Verantwortung teilen.

Demokratische Verwaltung ist einer der zentralen Orte, an denen sich diese Freiheit
institutionell entfaltet. Sie ist nicht der Gegner politischer Freiheit, sondern ihre
Voraussetzung — sofern sie drei Bedingungen erfullt:

o Sie schafft Raume des Erscheinens, in denen Menschen sichtbar werden
kénnen.

o Sie respektiert Pluralitat, statt sie zu glatten.

» Sie ermdglicht Urteilskraft und Verantwortungstubernahme, statt sie durch
Formalismus zu neutralisieren.

In einer Zeit, in der demokratische Institutionen von Desinformation,
Vertrauensverlust und polarisierenden Erzahlungen bedréngt werden, kommt
Verwaltung eine doppelte Rolle zu: Sie muss einerseits professionell, funktionsféhig
und verlasslich sein. Andererseits muss sie jene qualitativ andere Dimension des
Politischen schitzen, die Arendt beschreibt: eine Kultur gemeinschaftlichen
Handelns, der Verstandigung und des Respekis.

Verwaltung ist die Alltagsbihne der Demokratie. Wenn sie diese Rolle nicht aktiv
wahrnimmt, entsteht ein Vakuum, das von autoritaren, technokratischen oder
populistischen Deutungen gefullt wird.

7. Was Amtstragerinnen und Amtstrager heute aus Arendts Werk
ableiten konnen

Aus Arendts Denken lassen sich vier zentrale Orientierungspunkte gewinnen, die
nicht nur auf Fihrungskréfte, sondern auf jede Person in 6ffentlichen Institutionen
zielen:

1. Offentliche Verantwortung ernst nehmen: Demokratische Rollen sind nie
rein privat, nie rein dienstlich. Wer in 6ffentlichen Institutionen handelt,
gestaltet die Wirklichkeit anderer Menschen. Diese Verantwortung ist keine
Last, sondern ein Ausdruck politischer Wiirde.

2. Pluralitat achten und ermoglichen: Die Verschiedenheit der Menschen ist



kein Verwaltungsproblem, sondern ihre demokratische Ressource.
Entscheidungen mussen dieser Verschiedenheit Rechnung tragen — und
Diskriminierung, Exklusion oder Barrieren widersprechen ihr zutiefst.

3. Urteilskraft kultivieren: Urteilen heiBBt, Komplexitat anzuerkennen, die
Perspektiven anderer mitzudenken und Entscheidungen nicht unreflektiert zu
treffen. Verwaltung braucht Menschen, die nicht nur richtig handeln, sondern
gut handeln — im ethischen und demokratischen Sinn.

4. Mut zeigen, wo er notwendig ist: Mut ist nicht Dramatik, sondern Integritat.
Widerspruch, wenn Unrecht geschieht; Klarheit, wenn Unklarheit bequemer
ware; Initiative, wenn Passivitat schadet; Anerkennung, wenn andere
ubersehen werden. Arendt erinnert daran, dass politisches Handeln immer
riskant ist — gerade deshalb ist es eine demokratische Leistung.

Doch diese vier Orientierungspunkte durfen nicht als individuelle Appelle
missverstanden werden. Sie bendtigen strukturelle Bedingungen: ausreichende
Ressourcen, Entscheidungsspielrdume, Fehlertoleranz, Zeit fir Reflexion, politische
Rickendeckung. Ohne diese Rahmenbedingungen verkommt der Ruf nach
Verantwortung zur Uberforderung.

8. Fuinfzig Jahre spater: Arendt und die Zukunft der
demokratischen Verwaltung

Vielleicht besteht die gréBte Aktualitat Arendts darin, dass sie uns eine politische
Perspektive auf Institutionen zurickgibt, die zu oft als rein administrativ
missverstanden werden. Verwaltung ist nicht nur die Maschine der Demokratie,
sondern eine Arena, in der sich Menschen begegnen, Konflikte austragen, Neues
beginnen und Verantwortung Gbernehmen. Sie ist der Ort, an dem sich zeigt, ob
Demokratie lebendig oder bloB formal ist.

Zugleich hat dieser Essay gezeigt, dass Arendts Denken nicht nahtlos auf
Verwaltung Ubertragbar ist. Inre Skepsis gegenuber Institutionen war nicht grundlos:
Blrokratien neigen dazu, Handeln in Routine zu verwandeln, Pluralitat in
Standardisierung, Urteilskraft in Regelanwendung. Die Frage lautet daher nicht, ob
Verwaltung trotz Arendts Vorbehalten demokratisch sein kann — sondern ob sie es
gerade wegen dieser Vorbehalte werden muss.

Arendt verleiht dieser Einsicht eine poetische Form, wenn sie schreibt, dass mit
jedem Menschen etwas Neues in die Welt kommt. Fur die Verwaltung bedeutet das:
Jede Entscheidung, jeder Kontakt, jede Gestaltung ist eine Chance, Demokratie



sichtbar zu machen.

Offene Fragen und Schlussgedanken

Am 50. Todestag Hannah Arendts bleiben Fragen offen, die dieser Essay nicht
abschlieBend beantworten kann: Wie lasst sich Urteilskraft institutionell férdern,
ohne sie zu instrumentalisieren? Welche Strukturen braucht es, damit Handeln im
Sinne Arendts méglich wird? Wie kann Verwaltung Pluralitat schitzen, ohne selbst
neutral sein zu missen? Wo liegen die Grenzen demokratischer Verwaltung — und
wo beginnt politische Gestaltung? Diese Fragen sind nicht rhetorisch. Sie fordern
zur Auseinandersetzung auf — im Denken, im Handeln, in der Praxis.

Was hingegen klar wird: Demokratische Verwaltung ist kein geschlossener Raum;
sie ist eine Buhne fur Freiheit, Pluralitat und Urteilskraft. Sie gehért nicht den Akten,
sondern den Menschen. Und sie ist niemals fertig — weil mit jedem Handeln etwas
Neues mdglich wird.

Doch sie braucht mehr als guten Willen. Sie braucht Strukturen, Ressourcen,
politische Unterstltzung und den kollektiven Mut, Demokratie nicht nur zu verwalten,
sondern taglich neu zu erschaffen.

Zitiervorschlag

Pereira Wolf, H. (2025). Hannah Arendt und die demokratische Verwaltung. Ein
Essay zum 50. Todestag. Online verdffentlicht am 04.12.2025 unter:
https://www.pereirawolf.de/beitrag/2025-12-04-beitrag-1.html [Zugriff: TT.MM.JJJJ].

Nutzungshinweise

Dieser Beitrag ist dauerhaft online frei zuganglich. Die wissenschaftliche Nutzung,
das Zitieren sowie die nichtkommerzielle Weitergabe im Rahmen von Lehre,
Forschung und Verwaltung sind ausdrticklich gestattet.

Eine kommerzielle oder redaktionelle Nutzung auBBerhalb des Geltungsbereichs der
Lizenz bedarf der vorherigen Zustimmung des Autors.

Dieser Beitrag steht unter der Lizenz Creative Commons Namensnennung —
Nicht-kommerziell — Keine Bearbeitungen 4.0 International (CC BY-NC-ND 4.0) .

Der Beitrag ist auch als PDF-Version verflgbar.


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
file:///Users/heikopereirawolf/Library/Mobile%20Documents/com~apple~CloudDocs/pereirawolf.de/beitrag/2025-12-04-beitrag-1.pdf

Index

Impressum


file:///Users/heikopereirawolf/Library/Mobile%20Documents/com~apple~CloudDocs/pereirawolf.de/index.html
file:///Users/heikopereirawolf/Library/Mobile%20Documents/com~apple~CloudDocs/pereirawolf.de/impressum.html

