
Hannah Arendt und die demokratische
Verwaltung

Ein Essay zum 50. Todestag

Publikation

Autor: Heiko Pereira Wolf

ORCID: 0009-0004-0014-7616

DOI: 10.5281/zenodo.17821772

Veröffentlichung: 04.12.2025

Stand: 04.12.2025

Einleitung

Am 4. Dezember 2025 jährt sich der Tod von Hannah Arendt zum fünfzigsten Mal.
Die deutsche Jüdin, politische Theoretikerin und scharfsinnige Beobachterin der
Moderne hinterließ ein Werk, das ebenso unbequem ist wie befreiend. Unbequem,
weil es keine einfachen Antworten bietet und die Lesenden zwingt, sich dem
eigenen Denken zu stellen. Befreiend, weil es die politische Welt nicht als
technisches Räderwerk beschreibt, sondern als Raum, in dem Menschen handeln,
sprechen, Neues initiieren und Verantwortung übernehmen können. Diese
Perspektive ist, blickt man auf die Lage demokratischer Institutionen weltweit,
aktueller denn je.

Dass Arendt selbst nie ein Lehrbuch für öffentliche Verwaltung geschrieben hat,
erweist sich als Vorteil: Ihr Denken bleibt ungebunden an Managementmoden,
Führungstheorien oder Bürokratiekritiken. Stattdessen beginnt sie beim Politischen

https://orcid.org/0009-0004-0014-7616
https://doi.org/10.5281/zenodo.17821772
file:///Users/heikopereirawolf/Library/Mobile%20Documents/com~apple~CloudDocs/pereirawolf.de/index.html


selbst – bei Freiheit, Pluralität, Urteilskraft und Verantwortung. Gerade deshalb lässt
sich aus ihrem Werk heute eine ungewohnt klare Idee jenes Ortes ableiten, der
vielen selbstverständlich erscheint: der demokratischen Verwaltung.

Allerdings: Wer Arendt auf Verwaltung anwendet, bewegt sich auf schwierigem
Terrain. Arendt selbst war gegenüber Bürokratie skeptisch – sie fürchtete, dass
Institutionen Handeln in bloße Verwaltung verwandeln und damit die politische
Qualität verlieren. Ihre Vorstellung von Politik war radikal auf das Außeralltägliche
fokussiert: auf Gründungsmomente, öffentliche Aushandlung, gemeinsames
Handeln in Freiheit. Wie passt das zu den Routinen, Hierarchien und rechtlichen
Bindungen moderner Verwaltung?

Fünfzig Jahre nach Arendts Tod lohnt dennoch – oder gerade deshalb – ein genauer
Blick darauf, welche Rolle Verwaltung in einer Demokratie spielt, was demokratische
Amtsausübung heute auszeichnet und welche Verantwortungszonen sich für
Amtsträgerinnen und Amtsträger ergeben. Denn Demokratie entscheidet sich nicht
allein in Parlamenten oder Wahlen – sie entsteht im Alltag ihrer Institutionen.

1. Verwaltung als Erscheinungsraum demokratischen Handelns

Für Arendt ist Politik nicht in erster Linie ein System, sondern ein
Erscheinungsraum: ein Ort, an dem Menschen sichtbar werden, miteinander
sprechen, einander begegnen und gemeinsam handeln. Politik ist kein interner
Regelkreis, sondern ein öffentliches Geschehen. Wenn man diese Perspektive ernst
nimmt, wird Verwaltung nicht mehr nur als Ausführungsapparat betrachtet, der
Beschlüsse umsetzt, Akten bearbeitet und Leistungen erbringt. Verwaltung wird zu
einem institutionell gerahmten öffentlichen Raum, der jeden Tag politische
Wirklichkeit herstellt.

Selbst dort, wo Verwaltung vermeintlich neutral arbeitet, zeigt sich ihre politische
Qualität: Welche Anträge werden erleichtert, welche erschwert? Wer bekommt
Zugang zu Informationen? Wie werden Räume, Verfahren, Kommunikation oder
Infrastruktur gestaltet? Welche Gruppen werden mitgedacht, welche nicht?
Verwaltung ist nie bloß Umsetzung; sie ist Weltgestaltung – und damit zutiefst
politisch, im Arendtschen Sinne.

Ein Beispiel: Das Sozialamt

Nehmen wir ein Sozialamt in einer deutschen Großstadt. Eine



alleinerziehende Mutter betritt das Gebäude, um Wohngeld zu
beantragen. Was sie dort erlebt, ist keine neutrale Dienstleistung,
sondern eine politische Begegnung: Wird sie freundlich empfangen
oder abweisend? Gibt es mehrsprachige Formulare? Sind die
Öffnungszeiten mit Erwerbsarbeit vereinbar? Wird ihr zugehört oder
sie abgefertigt? Wird ihre Situation ernst genommen oder
bürokratisch erledigt?

In jedem dieser Momente entscheidet sich, ob Demokratie lebendig
oder bloß formal ist. Der Bürger oder die Bürgerin tritt der Verwaltung
nicht gegenüber wie einem Automaten, sondern wie einer Vielzahl
von Personen, die handeln, sprechen und entscheiden. Was Arendt
Erscheinungsraum nennt, manifestiert sich hier in alltäglichen
Interaktionen: im Beratungszimmer, am Telefon, im Bescheid, im
Widerspruchsverfahren, im kommunalen Planungsprozess, in der
Krise. Jeder dieser Orte ist Teil jener Sphäre, in der Demokratie
sichtbar wird – oder sich unsichtbar macht.

2. Pluralität als Grundlage jeder Verwaltungspraxis

Arendt beginnt politisches Denken mit einem einfachen Satz: Menschen sind
verschieden. Pluralität bedeutet für sie nicht nur Vielfalt an Meinungen, sondern die
konkrete Tatsache, dass jede Person eine andere Perspektive auf die Welt hat.
Demokratien leben davon, diese Verschiedenheiten produktiv zu machen.

Für die Verwaltung ist Pluralität keine dekorative Ergänzung, sondern ihre
strukturelle Grundbedingung. Wo Verwaltung pluralitätsblind agiert, verliert sie ihre
demokratische Legitimation. Das gilt sowohl nach außen – im Verhältnis zu
Bürgerinnen und Bürgern – als auch nach innen: im Verhältnis der Beschäftigten
untereinander.

Pluralität verpflichtet Verwaltung, Entscheidungen so zu treffen, dass sie der
Verschiedenheit der Menschen Rechnung tragen. Das meint mehr als
Kundenorientierung oder Diversity. Es bedeutet, dass Demokratie nicht gelingt,
wenn ihre Verwaltung auf homogene Vorstellungen vertraut oder Bürger:innen auf
statistische Standardfälle reduziert.



Ein Beispiel: Das Standesamt

In den vergangenen Jahren haben deutsche Standesämter einen
tiefgreifenden Wandel erlebt. Die Öffnung der Ehe für
gleichgeschlechtliche Paare 2017, die Einführung einer dritten
Geschlechtsoption 2018, neue Regelungen zur Namensführung 2025
– all das sind keine bloßen verwaltungstechnischen Anpassungen. Es
sind politische Anerkennungen von Pluralität, institutionell vollzogen.

Doch Pluralität fordert mehr: Sie zwingt dazu, Konflikte nicht als
Störung, sondern als Signale ernst zu nehmen; Minderheiten nicht als
Ausnahme, sondern als Teil der öffentlichen Welt zu behandeln;
marginalisierte Gruppen nicht zu verwalten, sondern in ihr Recht auf
Sichtbarkeit einzusetzen. Gerade in Zeiten gesellschaftlicher
Polarisierung ist diese Lektion zentral: Verwaltung soll nicht vor
Verschiedenheit schützen, sondern Räume eröffnen, in denen
Verschiedenheit ihre politische Würde entfalten kann.

3. Handeln als Fähigkeit zum Neuanfang – und ihre strukturellen
Grenzen

Arendt unterscheidet drei Grundformen menschlicher Tätigkeit: Arbeiten, Herstellen
und Handeln. Verwaltung erscheint oft als Ort, an dem hauptsächlich Herstellen
geschieht: Routinen, Verfahrensabläufe, Prozesse, Regeln. Doch demokratische
Verwaltung braucht neben der Regelbefolgung eine andere Dimension – das
Handeln im Sinne Arendts, also die Fähigkeit, Neues zu beginnen.

Verwaltung ist nicht statisch; sie steht vor Krisen, Transformationen, sozialen
Veränderungen, technologischen Umbrüchen. In solchen Situationen reicht
„business as usual“ nicht aus. Arendt macht Mut, genau hier die politische Qualität
individuellen Handelns zu erkennen: Menschen können etwas beginnen, das zuvor
nicht denkbar war. Sie können handeln statt nur vollziehen.

Ein Beispiel: Corona-Krisenmanagement

Die COVID-19-Pandemie hat eindrücklich gezeigt, was Arendts



Begriff des Handelns in der Verwaltungspraxis bedeutet. Im Frühjahr
2020 standen Gesundheitsämter, Ordnungsbehörden und
Krisenstäbe vor Situationen, für die es keine Handbücher gab. Was
folgte, war vielerorts kein bloßes Abarbeiten von Plänen, sondern
Initiative: improvisierte Teststationen, neue Kommunikationswege mit
vulnerablen Gruppen, kreative Lösungen für Quarantänebetreuung.

Doch zugleich zeigten sich die strukturellen Grenzen solchen
Handelns: chronische Unterfinanzierung, veraltete IT-Systeme,
Personalmangel, föderaler Zuständigkeitswirrwarr, fehlende
Entscheidungsbefugnisse. Hier wird eine Spannung sichtbar, die
Arendt selbst nicht ausreichend thematisiert: Handeln in Institutionen
ist nicht nur eine Frage individuellen Mutes, sondern hängt
fundamental von Ressourcen, Strukturen und Spielräumen ab.

Wer Verwaltungsmitarbeitenden zuruft, sie sollten Neues beginnen,
ohne die Bedingungen zu schaffen, unter denen dies möglich ist,
verkennt die institutionelle Realität.

Natalität – die Fähigkeit, Neues zu beginnen – ist nach Arendts Beschreibung eine
Kraft, die jedes demokratische Gemeinwesen benötigt. In Verwaltungen zeigt sie
sich dort, wo Menschen nicht darauf warten, dass andere handeln, sondern selbst
Schritte gehen, die Institutionen lernfähig machen. Doch diese Fähigkeit braucht
strukturelle Ermöglichung:

Ermessensspielräume, die nicht durch überbordende Regulierung erstickt
werden,
Ressourcen für Innovation und Experimente,
Fehlertoleranz und Lernkulturen statt Sanktionierung,
Entscheidungsbefugnisse auf den Ebenen, wo Probleme entstehen, sowie
Zeitliche und personelle Kapazitäten für Reflexion.

Ohne diese Bedingungen verkommt der Ruf nach Handeln zur hohlen Phrase.

4. Urteilskraft als demokratische Schlüsselkompetenz

Wenn Arendt eine Tugend besonders betont, dann die Urteilskraft – also die
Fähigkeit, die Perspektiven anderer mitzudenken, das Besondere eines Falls zu



erkennen und Entscheidungen nicht mechanisch zu treffen. Für sie ist Urteilen ein
politischer Akt, weil es davon abhängt, dass man eine Sache im Licht der Welt
betrachtet, wie sie sich verschiedenen Menschen zeigt.

Amtsträgerinnen und Amtsträger stehen jeden Tag vor Situationen, die nicht
vollständig normiert sind: Konflikte, unklare Rechtslagen, Härtefälle,
widersprüchliche politische Ziele, ethische Fragen, Krisen. An diesen Punkten
entscheidet sich, ob Verwaltung demokratisch handelt oder technokratisch.

Hier entsteht allerdings ein Dilemma: Arendts Verständnis der Urteilskraft entspricht
nicht dem Ideal der rein objektiven, rein regelbasierten Verwaltung. Sie fordert
vielmehr eine reflektierte Praxis, die Unterschiedlichkeit erkennt, die Gründe abwägt,
die Verantwortung trägt – und nicht hinter abstrakten Regeln verschwindet.

Doch der Rechtsstaat verlangt gerade Gleichbehandlung, die Bindung an Gesetze,
die Begrenzung von Ermessensspielräumen. Wie lässt sich Urteilskraft mit dieser
Anforderung vereinbaren?

Die Antwort liegt nicht in einer Auflösung, sondern in der produktiven Spannung:
Urteilskraft ist kein Gegensatz zur Rechtsbindung, sondern ihre Ergänzung. Gesetze
können nie alle Fälle voraussehen; sie benötigen Menschen, die sie im Einzelfall
klug anwenden. Urteilskraft bedeutet nicht Willkür, sondern die Fähigkeit, das
Besondere zu erkennen, ohne das Allgemeine zu verraten.

Ein Beispiel: Asylverfahren

In Asylverfahren zeigt sich diese Spannung besonders deutlich. Das
Bundesamt für Migration und Flüchtlinge ist an klare rechtliche
Vorgaben gebunden – doch jede Anhörung ist einzigartig. Die
Glaubwürdigkeit einer Fluchtgeschichte lässt sich nicht algorithmisch
ermitteln. Hier braucht es Urteilskraft: die Fähigkeit, Widersprüche zu
erkennen, kulturelle Kontexte zu verstehen, Traumatisierungen
mitzudenken, ohne dabei Rechtssicherheit aufzugeben.

Demokratische Verwaltung braucht Menschen, die nicht nur
Rechtsanwendung betreiben, sondern urteilen können: sachlich,
normativ klar, empathisch, integer.



5. Verantwortung und der Mut, nicht gedankenlos zu handeln

Arendt hat mit dem Begriff der Banalität des Bösen eine Warnung ausgesprochen,
die bis heute missverstanden wird. Sie meinte nicht, dass Verbrechen banal seien,
sondern dass große Verwerfungen dadurch möglich werden, dass Menschen
gedankenlos handeln, Rollen ausführen, Anweisungen folgen, ohne sich selbst
Rechenschaft abzulegen.

Diese Warnung gilt gerade für Verwaltungen – und sie ist historisch wie aktuell von
erschreckender Relevanz. Deutsche Finanzämter vollstreckten im
Nationalsozialismus die Arisierung jüdischen Eigentums, Meldeämter lieferten
Deportationslisten, Gesundheitsämter organisierten Zwangssterilisationen. In all
diesen Fällen handelten Beamte nicht aus ideologischem Fanatismus, sondern aus
bürokratischer Routine. Sie führten Anweisungen aus, füllten Formulare aus,
verwalteten das Grauen.

Auch heute droht diese Gefahr, wo immer Verwaltung sich hinter „Sachzwängen“,
„Vorgaben von oben“ oder „so machen wir das halt“ verschanzt:

Wenn Abschiebungen vollzogen werden, ohne die Einzelfälle zu prüfen.
Wenn Obdachlose aus Innenstädten verdrängt werden, weil die Politik das so
will.
Wenn Leistungen gekürzt werden, ohne die Konsequenzen zu bedenken.
Wenn Überwachungsmaßnahmen eingeführt werden, weil Effizienz es
erfordert.

In all diesen Momenten entsteht jene Gedankenlosigkeit, die Arendt beschreibt: die
Weigerung, sich die Konsequenzen des eigenen Handelns vor Augen zu führen.

Für Verwaltung heißt das: Ihr Kern bleibt nur dann demokratisch, wenn
Verantwortungsübernahme nicht wegdelegiert wird. Mut ist bei Arendt keine
heroische Kategorie; es ist die erste politische Tugend, weil sie Menschen befähigt,
sichtbar zu werden und Verantwortung zu übernehmen.

Für den öffentlichen Dienst gilt: Mut zeigt sich nicht in großen Gesten, sondern in
alltäglichen Entscheidungen – dort, wo man Fairness walten lässt, wo man auf
Missstände hinweist, wo man widerspricht, wo man die Würde anderer verteidigt, wo
man die Konsequenzen eigener Entscheidungen ernst nimmt.

Gerade in hierarchischen Systemen ist dieser Mut anspruchsvoll. Doch Arendt
erinnert daran, dass Freiheit nicht darin besteht, tun zu können, was man will,
sondern darin, gemeinsam mit anderen die öffentliche Welt zu gestalten.



6. Verwaltung als Ort der demokratischen Freiheit

Arendt definiert Freiheit als eine Fähigkeit, die im gemeinsamen Handeln sichtbar
wird. Freiheit existiert nicht im Inneren des Menschen, sondern in jenen Situationen,
in denen Menschen miteinander sprechen, sich verständigen, handeln und
Verantwortung teilen.

Demokratische Verwaltung ist einer der zentralen Orte, an denen sich diese Freiheit
institutionell entfaltet. Sie ist nicht der Gegner politischer Freiheit, sondern ihre
Voraussetzung – sofern sie drei Bedingungen erfüllt:

Sie schafft Räume des Erscheinens, in denen Menschen sichtbar werden
können.
Sie respektiert Pluralität, statt sie zu glätten.
Sie ermöglicht Urteilskraft und Verantwortungsübernahme, statt sie durch
Formalismus zu neutralisieren.

In einer Zeit, in der demokratische Institutionen von Desinformation,
Vertrauensverlust und polarisierenden Erzählungen bedrängt werden, kommt
Verwaltung eine doppelte Rolle zu: Sie muss einerseits professionell, funktionsfähig
und verlässlich sein. Andererseits muss sie jene qualitativ andere Dimension des
Politischen schützen, die Arendt beschreibt: eine Kultur gemeinschaftlichen
Handelns, der Verständigung und des Respekts.

Verwaltung ist die Alltagsbühne der Demokratie. Wenn sie diese Rolle nicht aktiv
wahrnimmt, entsteht ein Vakuum, das von autoritären, technokratischen oder
populistischen Deutungen gefüllt wird.

7. Was Amtsträgerinnen und Amtsträger heute aus Arendts Werk
ableiten können

Aus Arendts Denken lassen sich vier zentrale Orientierungspunkte gewinnen, die
nicht nur auf Führungskräfte, sondern auf jede Person in öffentlichen Institutionen
zielen:

1. Öffentliche Verantwortung ernst nehmen: Demokratische Rollen sind nie
rein privat, nie rein dienstlich. Wer in öffentlichen Institutionen handelt,
gestaltet die Wirklichkeit anderer Menschen. Diese Verantwortung ist keine
Last, sondern ein Ausdruck politischer Würde.

2. Pluralität achten und ermöglichen: Die Verschiedenheit der Menschen ist



kein Verwaltungsproblem, sondern ihre demokratische Ressource.
Entscheidungen müssen dieser Verschiedenheit Rechnung tragen – und
Diskriminierung, Exklusion oder Barrieren widersprechen ihr zutiefst.

3. Urteilskraft kultivieren: Urteilen heißt, Komplexität anzuerkennen, die
Perspektiven anderer mitzudenken und Entscheidungen nicht unreflektiert zu
treffen. Verwaltung braucht Menschen, die nicht nur richtig handeln, sondern
gut handeln – im ethischen und demokratischen Sinn.

4. Mut zeigen, wo er notwendig ist: Mut ist nicht Dramatik, sondern Integrität.
Widerspruch, wenn Unrecht geschieht; Klarheit, wenn Unklarheit bequemer
wäre; Initiative, wenn Passivität schadet; Anerkennung, wenn andere
übersehen werden. Arendt erinnert daran, dass politisches Handeln immer
riskant ist – gerade deshalb ist es eine demokratische Leistung.

Doch diese vier Orientierungspunkte dürfen nicht als individuelle Appelle
missverstanden werden. Sie benötigen strukturelle Bedingungen: ausreichende
Ressourcen, Entscheidungsspielräume, Fehlertoleranz, Zeit für Reflexion, politische
Rückendeckung. Ohne diese Rahmenbedingungen verkommt der Ruf nach
Verantwortung zur Überforderung.

8. Fünfzig Jahre später: Arendt und die Zukunft der
demokratischen Verwaltung

Vielleicht besteht die größte Aktualität Arendts darin, dass sie uns eine politische
Perspektive auf Institutionen zurückgibt, die zu oft als rein administrativ
missverstanden werden. Verwaltung ist nicht nur die Maschine der Demokratie,
sondern eine Arena, in der sich Menschen begegnen, Konflikte austragen, Neues
beginnen und Verantwortung übernehmen. Sie ist der Ort, an dem sich zeigt, ob
Demokratie lebendig oder bloß formal ist.

Zugleich hat dieser Essay gezeigt, dass Arendts Denken nicht nahtlos auf
Verwaltung übertragbar ist. Ihre Skepsis gegenüber Institutionen war nicht grundlos:
Bürokratien neigen dazu, Handeln in Routine zu verwandeln, Pluralität in
Standardisierung, Urteilskraft in Regelanwendung. Die Frage lautet daher nicht, ob
Verwaltung trotz Arendts Vorbehalten demokratisch sein kann – sondern ob sie es
gerade wegen dieser Vorbehalte werden muss.

Arendt verleiht dieser Einsicht eine poetische Form, wenn sie schreibt, dass mit
jedem Menschen etwas Neues in die Welt kommt. Für die Verwaltung bedeutet das:
Jede Entscheidung, jeder Kontakt, jede Gestaltung ist eine Chance, Demokratie



sichtbar zu machen.

Offene Fragen und Schlussgedanken

Am 50. Todestag Hannah Arendts bleiben Fragen offen, die dieser Essay nicht
abschließend beantworten kann: Wie lässt sich Urteilskraft institutionell fördern,
ohne sie zu instrumentalisieren? Welche Strukturen braucht es, damit Handeln im
Sinne Arendts möglich wird? Wie kann Verwaltung Pluralität schützen, ohne selbst
neutral sein zu müssen? Wo liegen die Grenzen demokratischer Verwaltung – und
wo beginnt politische Gestaltung? Diese Fragen sind nicht rhetorisch. Sie fordern
zur Auseinandersetzung auf – im Denken, im Handeln, in der Praxis.

Was hingegen klar wird: Demokratische Verwaltung ist kein geschlossener Raum;
sie ist eine Bühne für Freiheit, Pluralität und Urteilskraft. Sie gehört nicht den Akten,
sondern den Menschen. Und sie ist niemals fertig – weil mit jedem Handeln etwas
Neues möglich wird.

Doch sie braucht mehr als guten Willen. Sie braucht Strukturen, Ressourcen,
politische Unterstützung und den kollektiven Mut, Demokratie nicht nur zu verwalten,
sondern täglich neu zu erschaffen.

Zitiervorschlag

Pereira Wolf, H. (2025). Hannah Arendt und die demokratische Verwaltung. Ein
Essay zum 50. Todestag. Online veröffentlicht am 04.12.2025 unter:
https://www.pereirawolf.de/beitrag/2025-12-04-beitrag-1.html [Zugriff: TT.MM.JJJJ].

Nutzungshinweise

Dieser Beitrag ist dauerhaft online frei zugänglich. Die wissenschaftliche Nutzung,
das Zitieren sowie die nichtkommerzielle Weitergabe im Rahmen von Lehre,
Forschung und Verwaltung sind ausdrücklich gestattet.

Eine kommerzielle oder redaktionelle Nutzung außerhalb des Geltungsbereichs der
Lizenz bedarf der vorherigen Zustimmung des Autors.

Dieser Beitrag steht unter der Lizenz Creative Commons Namensnennung –
Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitungen 4.0 International (CC BY-NC-ND 4.0) .

Der Beitrag ist auch als PDF-Version verfügbar.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
file:///Users/heikopereirawolf/Library/Mobile%20Documents/com~apple~CloudDocs/pereirawolf.de/beitrag/2025-12-04-beitrag-1.pdf


Index

Impressum

file:///Users/heikopereirawolf/Library/Mobile%20Documents/com~apple~CloudDocs/pereirawolf.de/index.html
file:///Users/heikopereirawolf/Library/Mobile%20Documents/com~apple~CloudDocs/pereirawolf.de/impressum.html

